
   

«Eco-anxiété», «actu-anxiété», «éco-émotions», ...

Comment les accueillir et les transformer en engagement créatif ?

les apports du Travail qui Relie 
   

A partir de 2019, le concept d’éco-anxiété commence à être utilisé et répandu dans les médias pour parler
de cette  « détresse mentale  et  émotionnelle  qu’un individu peut  ressentir  en réponse à  la  menace  du
changement climatique et aux problèmes environnementaux globaux »1. Si «éco-anxiété» est le terme le
plus utilisé, certains le trouvent toutefois trop réducteur car il ne serait pas représentatif  de toutes les
facettes et émotions qui y sont associées. D’autres parlent d’éco-émotions (abordant tout le spectre des
émotions de la peur, à la colère, la tristesse ou l’impuissance, en passant aussi par les émotions agréables),
ou de solastalgie2 («le deuil d’un monde que l’on a connu» et qui est en train de disparaître).

Si chacun.e peut  ressentir  de l’éco-anxiété  ou de la  solastalgie,  certaines  catégories  de la  population
semblent plus touchées. C’est le cas des femmes et des moins de 40 ans3. Les jeunes sont particulièrement
vulnérables, avec 70 % des 16-25 ans se déclarant très inquiets par rapport au changement climatique4.

Une majorité d’auteurs, de chercheurs et de thérapeutes soulignent que ces réactions sont le signal d’une
certaine lucidité sur le monde, une réponse sensée et sensible face au changement climatique et aux
dérèglements écologiques et sociaux. L’éco-anxiété est donc rationnelle et ne relève pas de la maladie
mentale, bien qu’elle puisse être douloureuse et pénible. Pathologiser l’éco-anxiété pourrait être une façon
d’individualiser le problème (et les solutions) plutôt que d’en regarder les causes. Des émotions difficiles
ou sombres démontrent une bonne connaissance des enjeux sociaux environnementaux, une sensibilité
certaine, et finalement une bonne santé mentale. Chez certaines personnes, le passage par une période
d’éco-anxiété peut également pousser vers l’action, la création, l’engagement… Ou encore se traduire par
une remise en question professionnelle ou familiale pour se rapprocher de ses valeurs. Certains parlent
alors d’éco-lucidité 5 ou d’éco-sensibilité.

Cependant, le peu d’espaces et de ressources disponibles pour prendre en charge cette problématique
atteste d’un vide dans notre société occidentale dualiste qui survalorise l’esprit par rapport au corps, la
raison par rapport aux émotions, l’humain par rapport à la nature. Les émotions « difficiles », souvent
qualifiées de « négatives », sont mal considérées et réprimées, ce qui peut conduire à une dissociation
intérieure et à des états d’apathie, de dépression, de dépendances et de troubles psychosomatiques. Au
niveau social, la répression systématique des émotions sombres mène à des comportements destructeurs
pour l’espèce humaine et le vivant. 

Par ailleurs, on ne peut négliger que pour certaines personnes, les états éco-anxieux entraînent de réels
problèmes de santé (stress, insomnies, épuisement, dépression, etc.) et/ou relationnels (isolement social,
perte de sens professionnel). Il est donc important de chercher des pistes pour apprendre à cohabiter au
mieux avec son éco-anxiété.

1 The Hogg Eco-Anxiety Scale: Development and validation of a multidimensional scale:   
https://www.sciencedirect.com/science/article/abs/pii/S0959378021001709
2 Le concept de solastalgie a été créé en 2003 par le philosophe australien de l’environnement   Glenn Albrecht  
3   www.uclouvain.be/fr/decouvrir/actualites/1-belge-sur-10-souffre-d-eco-anxiete-severe.html  
4 Sur 10 000 jeunes de 16 à 25 ans interrogés de par le monde. « Climate anxiety in children and young people and their 
beliefs about government responses to climate change: a global survey” - 
https://www.thelancet.com/journals/lanplh/article/PIIS2542-5196(21)00278-3/fulltext
5 Vivre avec son éco-anxiété, l’éco-lucidité, Tanguy Descamp, Maxime Olivier, Actes Sud, 2024

https://www.thelancet.com/journals/lanplh/article/PIIS2542-5196(21)00278-3/fulltext
http://www.uclouvain.be/fr/decouvrir/actualites/1-belge-sur-10-souffre-d-eco-anxiete-severe.html
https://fr.wikipedia.org/wiki/Glenn_Albrecht
https://www.sciencedirect.com/science/article/abs/pii/S0959378021001709


Le Travail  qui  Relie7,  une approche expérientielle  au croisement  de l’écopsycologie  et  de l’écologie
profonde, est l’une de ces pistes. Elle a vu le jour dans les années 70, notamment en réponse au manque
d’espaces d’accueil des émotions difficiles. Dans une société qui a séparé l’humain de la nature (et de sa
nature), cette méthodologie de travail en groupe cherche essentiellement à recréer du lien : avec soi, ses
émotions, son corps, avec la communauté humaine, avec les êtres « autres qu’humains » qui habitent ce
monde avec nous, avec la dimension sacrée de la vie. 

Pour Joanna Macy8, l’initiatrice du Travail qui Relie, récemment décédée en juillet 2025, le plus grand
danger pour l’avenir de la planète est notre apathie. Cette apathie provient du fait que nous nous coupons
de nos émotions  et  de notre  corps,  de nos sensations  physiques.  Nous entrons  alors dans un état  de
dissociation,  car  les  peurs  associées  à  ce  que  nous  confrontons  comme  humanité  et  chacun.e
individuellement semblent trop grandes à gérer.9 Ce qui a pour conséquence de nous couper aussi de nos
ressources de créativité, de compassion, de solidarité et de responsabilité.

Les ateliers de Travail qui Relie proposent donc au sein de leur processus une étape pour « honorer notre
peine pour le monde » où les émotions difficiles telles que la peur, la tristesse, la colère ou l’impuissance
peuvent être reconnues, légitimées, exprimées et entendues dans le contenant sécurisant du groupe. Cette
expérience est  profondément  transformatrice :  elle  permet  peu à peu d’apprivoiser  ces émotions;  elle
rompt l’isolement  et  crée  un sentiment  de communauté.  La  libération  des  émotions  restées  bloquées
parfois pendant des mois ou des années, ouvre un espace où les personnes contactent des élans d’action et
de solidarité, des envies de prendre soin du vivant, et de le faire collectivement.

Au  travers  d’un  ensemble  très  étendu  de  pratiques  et  de  propositions  expérientielles,  qui  conjugue
ancrages  corporels  et  sensoriels,  cercles  de  paroles,  immersions  en  nature,  méditations  guidées,
explorations  conceptuelles,  rituels  et  processus  créatifs,  le  Travail  qui  Relie  s’adresse  à  toutes  les
dimensions de l’être.

Au-delà de l’étape « Honorer notre peine pour le monde » qui offre explicitement un espace d’accueil
et d’expression des éco-émotions, le Travail qui relie propose plusieurs autres ressources importantes. 

• le lien aux autres :  Une attention particulière est portée à la « membrane de sécurité » du groupe,
pour créer un espace de bienveillance et d’authenticité. Les vécus partagés, tant dans l’expérience
directe des pratiques que dans les échanges plus réflexifs, créent un sentiment d’appartenance et
une culture commune du « prendre soin ». Ils donnent la permission à chacun.e de se révéler dans
sa puissance tout comme dans sa vulnérabilité. La chaleur et la joie qui émergent spontanément de
ces expériences ravivent la confiance dans le collectif.

• la connexion au vivant : Au travers d’activités d’immersion en forêt, d’explorations en solo, de
rencontres  avec  des  êtres  « autres  qu’humains »,  d'activités  sensorielles  et  corporelles,  les
participant.es  retrouvent  des  sensations  physiques  et  émotionnelles  parfois  oubliées  depuis
l’enfance. Ces invitations contribuent à détendre le système nerveux et à endiguer la rumination
mentale ; elles créent également un sentiment d’appartenance à une toile bien plus large que celle
de l’espèce humaine, et développent la présence et l’émerveillement.

7  Ecopsychologie pratique et rituels pour la Terre, Joanna Macy et Molly Young Brown, Ed. Souffle d’or, 2021
8 Joanna Macy: https://www.joannamacy.net/
9 Le Pouvoir du Suricate- Apprivoiser nos peurs pour traverser ce siècle, Pablo Servigne, Nathan Obadia. Ed. Seuil, 2024

https://www.joannamacy.net/


• le regard systémique : Nous ouvrons également des espaces de réflexion et d’apports conceptuels
qui abordent par exemple « le temps long », en situant notre histoire récente en tant qu’humanité
au sein de la longue histoire de la vie sur Terre, en nous connectant à nos lignées d’ancêtres et de
descendants, en explorant les sources de la séparation avec la nature, tellement prégnante dans la
culture occidentale. Il nous semble essentiel de replacer ces phénomènes dans un contexte culturel
et politique, et de souligner la domination de l’humain vis-à-vis des autres espèces comme faisant
partie des dominations systémiques à l’œuvre dans notre société.  Ces réflexions permettent de
prendre du recul, d’alléger le poids de la responsabilité individuelle et de replacer les inquiétudes
personnelles dans une perspective beaucoup plus large et systémique.

• l’espoir actif 10: un espoir qui n’attend pas les résultats de l’action mais se nourrit du sens que
nous donnons à nos engagements. Nous faisons souvent référence à cette phrase de Václav Havel :

« Le genre d’espoir qui me préoccupe c’est surtout un état d’esprit plutôt qu’un
état du monde. L’espoir n’est pas la conviction que les choses tourneront bien,
mais la certitude que nos actes ont un SENS, quel que soit le résultat. »

Valoriser  les  processus  vécus  plutôt  que  les  résultats  attendus  (à  l’encontre  de  notre  culture
productiviste), ouvrir nos imaginaires et inventer des récits différents (que ceux de la croissance et
de la  rentabilité),  expérimenter  des rituels  qui  nomment  de manière  symbolique  la  dimension
sacrée de la vie, toutes ces propositions permettent de redonner du sens, d’accueillir et apprivoiser
l’incertitude de plus en plus prégnante et déstabilisante dans notre société, de cultiver le courage,
la dignité et la joie.

• la mise en action : La dernière étape du processus, qui invite à « aller de l’avant », répond au
besoin d’action,  en explorant les différentes façons de s’engager pour un « changement de cap »11

vers une société qui soutienne la vie. Quelle que soit la ou les causes pour lesquelles chacun.e
choisit de se mobiliser, la mise en action permet de participer à un changement concret, de sortir
des sentiments de sidération et d’impuissance, de valoriser nos dons et nos talents, et de retrouver
la joie du faire ensemble. L’action canalise également les émotions difficiles en les mettant en
mouvement.

Témoignage : « Ça a été  pour moi une expérience incroyable,  un
tournant dans ma vie. J'ai rencontré d'autres personnes qui, comme
moi, traversaient difficilement cette crise, et je me suis profondément
reconnu en elles. Les liens que nous avons créés là me nourrissent
encore  aujourd'hui.  Libérer  la  parole  sur  les  émotions  que  l'on
ressent et me reconnaître intimement dans les mots prononcés par
d’autres  m’a  profondément  rassuré  et  cela  a  permis  d'alléger
grandement  le  poids  sur  mes  épaules. »  -  Q.D.  ,  participant  à  un
atelier de Terr’Eveille

10  L’espérance en mouvement, Joanna Macy et Chris Jonstone, Edictions Labor & Fides, 2018
11 Le Changement de cap est un terme utilisé par Joanna Macy pour désigner l’ensemble des actions entreprises en vue d’un 
changement vers une société qui soutienne la vie.



Par rapport à d’autres approches qui adressent la problématique de l’éco-anxiété, la spécificité et la
force du Travail qui relie est sans doute d’intégrer ces différentes ressources de manière organique,
en un cheminement en 4 étapes (appelé la « Spirale du Travail qui relie »)12 :

1.- S’ancrer dans la gratitude
2.- Honorer notre peine pour le monde
3.- Changer de regard
4.- Aller de l’avant

L’articulation et la diversité des pratiques proposées à chacune de ces étapes permet aux participant.es de
vivre  un  processus  collectif  et  en  même  temps  très  personnel  dans  les  prises  de  conscience,  les
apprentissages ou les blocages dénoués. Cela construit un socle de confiance et de liens renouvelés pour
pouvoir « être au monde » en toute lucidité sans se laisser engloutir par les émotions anxiogènes.

Terr’Eveille, une association active depuis 2010 en Belgique francophone, propose des ateliers classiques
de  Travail  qui  Relie,  mais  également  des  animations  qui  permettent  à  des  groupes  et  des  collectifs
d’expérimenter cette approche des émotions. Si la plupart des propositions d’ateliers se font sur plusieurs
jours, certaines pratiques peuvent être adaptées à des contextes très variés et plus courts. Nous sommes
également en train de développer des formations sur l’éco-anxiété pour des professionnels (psychologues,
enseignants, éducateurs, travailleurs sociaux, …).  N’hésitez pas à prendre contact avec nous !
 

Corinne Mommen – janvier 2026 -  www.terreveille.b  e  

12 Voir www.terreveille/copie-spirale

http://www.terreveille.be/
http://www.terreveille.be/
https://www.terreveille.be/copie-de-la-spirale

